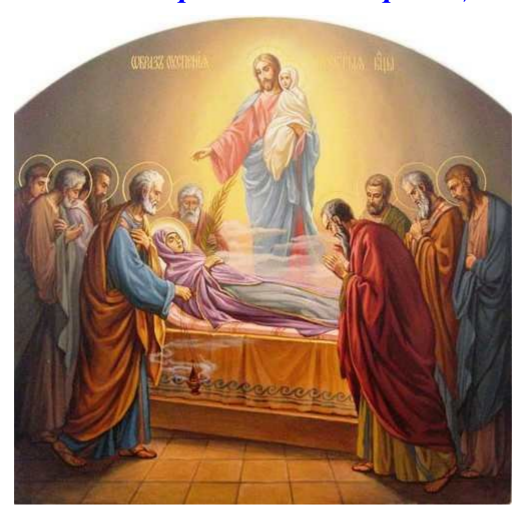
# HAROALERA MARAKOANH

По благословению Александра, митрополита Астанайского и Казахстанского № **21** (530), 22 августа 2010 г.

## Успение Пресвятой Богородицы

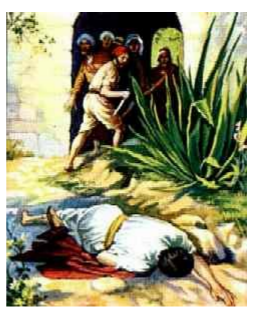


### ПРИТЧА О ЗЛЫХ ВИНОГРАДАРЯХ

егодня Церковь вновь напоминает нам притчу Христову о винограднике - самую печальную притчу, самую горькую, рисующую нам жестокую правду о человеческом роде. Эта притча о том, как Господь стучится к людям, ждет, что они отзовутся, посылает своих вестников и посланников. Но люди не желают их принять, не желают слушать, восстают на них, вплоть до того, что восстают на Самого Сына, посланного Небом. А ведь господин из этой притчи не

просто посылал своих слуг в виноградник. Он ждал того, что работники, которые трудились в винограднике, отдадут какие-нибудь плоды своего труда хозяину своему, владельцу, господину, потому что ни земля, ни виноградники им не принадлежали.

Если мы с вами задумаемся, то сразу поймем, что и нам все дано, но мы не владеем тем, что у нас есть. И сама жизнь нам дана. Мы ее сейчас имеем, а завтра можем потерять, лишиться. И само здоровье нам дано, ведь сегодня имеем его, а завтра можем потерять. И многое, что у нас есть, нам не принадлежит, а является даром, который мы можем утратить. И поскольку это дар Божий, то мы должны его умножать и что-то возвратить Тому, Кто нам это дал.



И вот печальная картина: приходят слуги, а их избивают, и прогоняют. Вместо благодарности и возвращения долга - алчность, леность, жестокость... И это относится не только к древним временам, а ко всякому времени. Когда мы читаем о жизни служителей Божиих, будь то пророков в Ветхом Завете, будь то апостолов, святителей, подвижников в Новом Завете, - это те немногие, кто действительно были посланы пробудить людей, напомнить им о Небе, сказать им: доколе вы будете спать в своей жизни, коснеть, уходя бесплодно? Сколько времени будет Господь ждать от Вас плодов?

И вот эти люди, которые пробуждали в нас совесть, всегда встречали самое большое ожесточение. История святых Церкви как бы продолжает Евангельскую историю о Господе, Который был отвергнут. Если мы вспомним о великих подвижниках - они были гонимы и презираемы. Такие, как митрополит Филипп Московский, который умер от рук царского палача, только за то, что он в царе пробуждал совесть и обличал его в глаза. Иоанн Златоуст был низложен Собором духовенства по приказу императора только потому, что он обличал богатых христиан и требовал от них, чтобы они делились с бедняками, которые наполняли столицу.

Так бывало с очень многими подвижниками. И преподобный Серафим Саровский, чудотворец, был на дурном счету у начальства, которое считало его мечтателем и странным человеком. Его осуждали, он терпел всевозможные утеснения. Так было до самых поздних дней. Вот один из последних праведников, которых мы знаем - старец Варсонофий Оптинский, прославленный в начале нашего века, умерший в 1912 году. Такое на него было воздвигнуто гонение властями церковными и гражданскими, что они заставили его покинуть монастырь, его, уже глубокого старца, заставили скитаться в чужих местах, только потому, что он жил не как все, а старался Слово Божие возвещать открыто и ясно. У людей это вызывало зависть, смущение, недовольство. Старец горько закончил свою жизнь.

Так вот, все эти люди были нам посылаемы. И Сам Господь стоит во главе мучеников, изгнанников и отверженных на этой земле. Он Сам был непринятым, непонятым мучеником.

Но притча эта касается не только церковных времен прошлого и настоящего. Она касается каждого, потому что не только к своей Церкви Господь обращается и посылает пробудителей совести, но ко всему роду человеческому, к каждому из нас. Он постоянно стучится и просится. Он постоянно говорит нам: "Проснись, пробудись, доколе ты будешь жить как в полутьме? Доколе ты будешь погрязать в грехе, как в болоте?"

И вот, трудные обстоятельства нашей жизни или, наоборот, какие-то особенные, благодатные, благословенные минуты, какие-то особые просветления, которые нас посещают во время молитвы - все они означают, что Господь нас зовет, что Он хочет, чтобы мы принесли ему свои плоды, свое сердце. И как горько бывает Ему, когда мы этих знаков не принимаем, когда один за другим эти знаки Божий к нам приходят бесполезно, и мы поступаем в точности, как те жестокие и нерадивые рабы: Бог зовет. Он требует, а мы стоим к Нему спиной...

Вот о чем эта притча. И если мы сейчас не хотим оказаться в положении этих нерадивых рабов, которые были отвергнуты - "злых зле погубит", говорится в притче - давайте, уходя из храма, подумаем, какими нас видит Господь, что Он о нас думает? Что Он думает о нашей молитве? Видит ли Он, что мы часто стремимся беседовать с Ним? Или, наоборот, мы смотрим на молитву как на тяжелую обузу: так, по привычке, что-то утром прочтем быстренько, вечером пробормочем на сон грядущий и потом больше не возвращаемся.

Или, что Господь думает о том, как мы с вами духовно растем? Ведь Ему видно наше сердце, и Он знает, какие мы были год назад, десять лет назад. Видит ли Он, что мы исправились в чем-то, изменились, что мы сделали несколько шагов к Нему навстречу, пускай маленьких и робких? Видит ли Он наши труды, наши дела? Он знает наше отношение к людям, с которыми мы живем. И что бы Он увидел, если бы сейчас заглянул в сердце каждого из нас? Подумаем об этом. Пусть это будет для нас суровым напоминанием. Ведь это перед людьми мы можем казаться лучше, чем есть, можем ходить в маске, можем изображать из себя все, что угодно. Но Господь

видит наше сердце до дна. Какой же суд Он произнесет нашему сердцу сегодня?

Когда мы подходили к исповеди и к Святой Чаше, мы тем самым как бы свидетельствовали о своем желании придти к Нему. И вот, Его свет нас пронизал насквозь. Постараемся же почувствовать, как этот свет освещает все темные закоулки нашей души. Постараемся сказать себе: нет, мы не хотим быть теми нерадивыми рабами. Ты, Господи, посылаешь мне Свои знаки и я постараюсь слушать их, я постараюсь внимать им, постараюсь свою короткую жизнь переделать и сделать ее достойной Твоего зова, Твоей святости, Твоей любви. И тогда, если Ты придешь ко мне, когда жизнь моя будет взвешена на весах, когда придет время сбора этого винограда в винограднике, и Ты скажешь мне: "Мало ты сделал по твоей немощи, но вот этот малый труд твой, который ты делал для Меня в стремлении своего сердца, я приемлю с любовью".

Но куда печальнее будет, если окажется, что у нас ничего нет, все пусто, все бесплодно. Тогда конец нашего пути будет такой же печальный, как конец этой притчи. Сколько раз бывало, что люди, которые воображали себя имеющими благодать и духовные богатства, оказывались отвергнутыми. Да не будет с нами этого! Потому-то Слово Господне есть не только слово утешения, не только слово ободрения и любви, но также и слово предостережения, чтобы оградить нас всех от зла и от погибели вечной. Аминь.

Протоиерей Александр Мень

http://www.alexandrmen.ru/pan.html

## Проповедь в праздник Успения Пресвятой Богородицы

о имя Отца и Сына и Святого Духа! Праздник Успения Пресвятой Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Марии является воистину радостным, несмотря на то, что в этот день вспоминается событие, связанное с уходом из земной жизни Пресвятой Богородицы. Церковное песнопение сегодняшнего праздника

содержит следующие слова: "Радуйся, Обрадованная, во Успении Твоем нас не оставляющая". Святая Церковь утешает своих чад тем, что Матерь Божья не оставила этого мира, не оставила нас. Она, как и во время Своей земной жизни, продолжает молиться за нас и испрашивать щедрые и богатые милости Своего Сына.

История праздника повествует о том, что после Вознесения Господа и Спасителя на Небо апостолы Христовы разошлись по всему миру с проповедью о вечно живом слове Евангельской истины. Пресвятая Богородица получила указание от Бога не отправляться в Иверию (территория нынешней Грузии), страну, которая выпала Деве Марии по жребию, а оставаться в Иерусалиме, в доме Иоанна Богослова, возлюбленного ученика Господа. Прибывая в Иерусалиме, Пресвятая Богородица ежедневно посещала места, связанные с земной жизнью Иисуса Христа. Приходила Она и на Голгофу, ту самую гору, где ради нас и нашего спасения был распят Господь и Спаситель Иисус Христос. Как свидетельствует предание нашей Церкви, в одно из таких посещений Деве Марии явился Архангел Гавриил, как когда-то давно, в Назарете, в день Благовещения, и возвестил Ей о том, что через три дня Она перейдет от временной, земной жизни в жизнь вечную, нескончаемую. Во свидетельство истинности сказанных Им слов, Небожитель протянул Пресвятой Богородице райскую пальмовую ветвь. Придя домой, Матерь Божья, сообщила Иоанну Богослову о предстоящем в Ее жизни событии. Услышали об этом и люди, которые были счастливы пребывать рядом с Матерью их Божественного Учителя и, в общении с Которой, они находили для себя отраду и утешение. Перед Своим славным успением (кончина Божьей Матери именуется сном, не смертью) Пресвятая Богородица возымела доброе желание увидеть всех



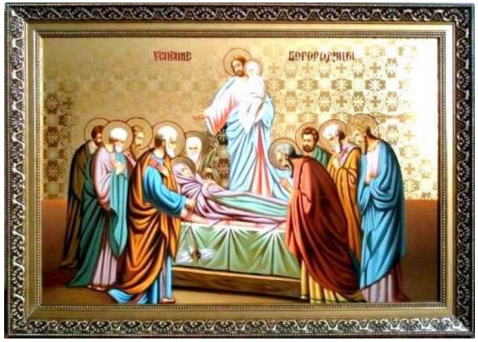
учеников Своего Божественного Сына. Совершилось чудо. В мгновение святые апостолы, проповедовавшие

Слово Божье в разных уголках земного шара, очутились в доме Иоанна, переживая одновременно и радость от встречи друг с другом и боль от предстоящей разлуки с Матерью их любимого Учителя и Спасителя. Погребение Божьей Матери, на которое стеклось огромное количество народа, весь Иерусалим, совершилось в пещере, где были похоронены родители Пресвятой Богородицы. Пещера располагалась недалеко от Гефсиманского сада, в котором любил молиться Господь и, в котором Матерь Божья проводила долгие часы после Вознесения Своего Сына. По промыслу Божью, апостол Фома не присутствовал на погребении Пресвятой Богородицы. Когда через три дня опечаленному апостолу, желавшему воздать последнее целование Матери его Спасителя, отвалили камень от дверей гроба, то внутри пещеры не обнаружили тела Пресвятой Богородицы. Вечером того же дня, за трапезой, воздев руки к небу и воздавая, как это было принято у апостолов, хвалу и благодарение Господу и Спасителю, они увидели Божью Матерь, стоявшую рядом со Своим Божественным Сыном и с любовью смотревшую на учеников Христовых, и поняли, что Господь забрал Пресвятую Богородицу к Себе. В умилении святые апостолы обратились к Матери Божьей со словами, которые до сих пор с благоговением и надеждой произносит священнослужитель при совершении Божественной литургии. "Пресвятая Богородице, помогай нам!", - сказали святые мужи. Матерь Божья от всего Своего нежного, любящего материнского сердца поспешила успокоить Своих чад, сказав, что никогда не оставит их, что всегда будет помогать каждому, кто уверует во Христа Спасителя. Опыт нашей личной жизни ясно доказывает правоту слов Царицы Небесной. Матерь Божья не покинула нас. Она продолжает жить с нами и молиться за каждого из нас. Свидетельством того, что Пресвятая Богородица действительно находится в этом мире, являются жития многих святых. Святые подвижники, среди которых, дорогие каждой православной душе преподобные отцы Серафим Саровский и Сергий Радонежский, достигнув чистоты жизни и святости, сподобились видеть Матерь Божью в своей земной жизни. Сколько удивительных примеров заступничества Пресвятой Богородицы за землю русскую во времена нашествий вражьих, болезней и скорбей выражены во множестве образов Пресвятой Богородицы. Благодатная помощь от святых икон обильно подается Царицей Небесной каждому приходящему, прикасающемуся и обращающемуся к Ней в искренней беседе, с надеждой, благоговением, любовью и детским доверием, помня о том, что всякая любящая мать готова всю себя отдать, лишь бы ее чадо было счастливым. Тем более любовь Матери Божьей к каждому из нас, пламенная, сохраняющая от всякого зла, покрывающая милостью и щедротами, изливающая благодать Божью. Какой неземной радостью наполняется наше сердце от осознания такой милости Божьей к нам! Как благодарны должны быть мы Матери Божьей за такую заботу и любовь! Как же сделать такую священную любовь взаимной?! Многие из нас являются родителями, и мы знаем, что если наш ребенок послушен, если он готов не только услышать уроки назидания, с которыми мы обращаемся к нему, но и иметь добрый нрав и стремиться к добру на деле, проявляя заботу о нас, мы бываем счастливы от осознания того, что наши чувства взаимны. Исполнение заповедей Божьих, через труд, исправление своей духовной жизни, понуждение себя к творению добрых дел и постоянное стремление к достижению святой жизни будет настоящим проявлением нашей любви к Пресвятой Богородице и явится по истине достойным прославлением Царицы Небесной, нашей любящей Матери, благословляющей благое начинание Своих чад, подающей руку помощи на пути в Царство Небесное. Аминь.

Протоиерей Валерий Захаров, 2009 г.

### Успение Пресвятой Богородицы

В жизни Царицы Небесной не было человеческого почета И человеческой славы. единственное событие, связанное с Ее земной жизнью, окруженное славой и почетом, - это событие самого Ее Успения. Мы узнаем об Успении Пресвятой Богородицы из Предания Церкви, из надежных свидетельств древних святых отцов начиная с Дионисия Ареопагита и Мелитона Сардийского, а также Епифания Кипрского, Амвросия Медиоланского, святителя Ювеналия, Патриарха Иерусалимского. Уже первые пять столетий христианской истории отмечены многими и подробными земной жизни описаниями Пресвятой Богородицы описанием Ее Успения.



В день славы Пресвятой Богородицы - Ее Успения и приятия с телом на небо силой Божественной - Церковь предлагает нам для размышления послание Апостола Павла к Филиппийцам, казалось бы никак не связанное с жизнью Богоматери. Но это только на первый взгляд так. Мы только что услышали замечательные слова, которые Апостол обращает к Филиппийской Церкви, говоря о самом Спасителе, что Он уничижил себя, принял образ раба, стал подобным человекам, смирил себя даже до смерти и смерти крестной, а потому Бог превознес Его (см. Флп. 2, 7-9).

Почему же нам в назидание дается сегодня, в день праздника Успения Пресвятой Богородицы, этот текст об уничижении, о самоуничижении Спасителя? Совершенно не случайно, потому что смирение было в центре жизни Пресвятой Богородицы. Из этих замечательных святоотеческих описаний личности Богоматери, Ее образа жизни, Ее общения с другими людьми мы имеем Ее дивный образ. Амвросий Медиоланский в "Слове о девственницах" подробно говорит о Божией Матери. Черпая из Предания Церкви точные сведения о Ее жизни, он говорил о манере Ее общения с людьми. Она никогда не говорила громко, Она никогда не раздражалась, Она никого не пыталась убеждать силой слова, Она никогда не превозносила Себя, Она никого никогда не обижала. Ее слова были тихими, спокойными, умиротворенными, несущими в себе огромную внутреннюю силу.

И внешний вид Богоматери запечатлен на иконах, потому что первым иконописцем, который отразил Ее пречистый лик, был Апостол Лука - он, как мы бы теперь сказали, писал с натуры. Пред ним была Пречистая Дева Мария; и мы видим, насколько прекрасен этот человеческий лик, проникнутый силой Божией.

Нам остались даже повествования о том, как одевалась Божия Матерь. Ее одежды были естественного цвета, скромные и вместе с тем как бы свидетельствующие о Ее внутренней чистоте.

Вот этот внешний образ Божией Матери, эти замечательные святоотеческие свидетельства о том, как Она вела Себя в общении с другими, - так тесно связаны с посланием апостола Павла Филиппийцам: и Она себя смирила, и Она стала подобна любому другому человеку! Смирение было в центре жизни Божией Матери, в центре того, что Она личностью Своей свидетельствовала окружавшим о Сыне Своем и Боге.

Эти поучительные свидетельства о Божией Матери заставляют нас, современных людей, о многом подумать. Наверное, одной из самых больших проблем современной лжекультуры является способ общения между людьми. Достаточно внимательно прислушаться к тому, как люди себя ведут во взаимном общении. Как часто здесь мы видим грубость, желание сильным и крепким словом победить соперника или даже просто человека, с которым общаешься, показать ему силу свою, значимость свою! Как часто люди просто бахвалятся, лгут, создают словами совершенно не соответствующую реальности картину своей жизни и своей значимости! Как часто мы употребляем грубость, как словами пытаемся давить на человека, как легко оскорбляем друг друга! Огромное количество конфликтов, которые вырастают в нашем общении, связаны с нашим словом. Слово убивает, слово раздражает, слово порождает огромные противоречия между людьми. А если посмотреть на то, что сейчас оказывает огромное воспитательное воздействие на людей, - на фильмы, на телевизионные программы, особенно на эти общественные обсуждения так называемых горячих тем! Чего здесь больше - мудрости или скандала, чего здесь больше - попыток докопаться до истины или показать самого себя на всю страну и на весь мир: "какой я умный, какой я сильный, как я побеждаю противника"? Это дурные примеры, которые портят людей.

Примером общения для нас должна быть Божия Матерь. А почему? А потому, что через смирение, через тихое слово, через искреннее слово в полной мере проявляется наша сущность.

Люди склонны щеки надувать и склонны принимать особую позу, для того чтобы убедить других в своей значимости. Чаще всего внутренняя пустота, отсутствие мысли скрывается за этой попыткой внешнего убеждения других, за попытками производить впечатление, не соответствующее реальности. Это есть некая

искусственная сила, искусственный способ победы над другим, утверждения самого себя. Как людям свойственно опираться на силу власти и денег, так им свойственно опираться и на внешние атрибуты жизни, с тем чтобы, подчеркивая свою значимость, достигать цели и в первую очередь возвышать себя над другими.

В том, как Божия Матерь вела Себя, есть великий для всех нас пример: Она являла Собой действительно идеальный образ человека, который не опирается на внешнюю силу, но внутренняя сила которого является убедительной для всех. Божия Матерь являет пример смирения и чистоты, идеала человеческой жизни, и как этот идеал далек от того идеала, который нам сегодня предлагается и который усваивается массовым сознанием людей! Как все это далеко, какая колоссальная дистанция! И что же делать нам? Махнуть рукой на эту дистанцию и жить так, как все живут? Кричать, шуметь, убеждать, ругаться, лгать, надувать щеки, использовать внешние атрибуты положения, чтобы господствовать над другими, являя тем самым свои слабости, а не силу? Современного человека можно сравнить с елочной игрушкой, которая блестит, но которая не имеет подлинной ценности. Огромные силы употребляем мы на то, чтобы производить этот внешний блеск, не имея внутреннего света; и потому этот блеск искусственный, не приносящий пользы людям и губящий самого человека.

Пример Божией Матери является сегодня великим



примером для современного человека. И мы не должны отмахиваться от проблемы, сознавая это различие между идеалом и реальной жизнью. Мы должны просить Господа вразумить нас, дать нам силы обрести смирение, дать нам мудрость правильно строить отношения с людьми, дать нам способность контролировать свои слова, чтобы эти слова никого не огорчали, не раздражали, не убивали. Царица Небесная дает нам действительно самый сильный и яркий ориентир в жизни, и мы не можем не видеть этого ориентира. Пусть же образ Царицы Небесной поможет мятущемуся и заблуждающемуся современному человеку понимать, что есть подлинные ценности в жизни, и строить свою жизнь не в соответствии с преходящими идеями, которые обрушивает на нас мода или сформировавшийся стиль поведения, а в соответствии с вечными и неизменными истинами, которые Сам Бог предлагает человеку для его счастья и его благополучия.

Именно эта святая жизнь Пресвятой Богородицы и была причиной того, что Пречистая Дева стала выше ангелов и архангелов, выше всех святых. И опять-таки как перекликается это с сегодняшним Апостольским чтением: *и Бог превознес Его, и Его имя стало выше всякого имени*! Так было сказано о Господе Иисусе Христе, Который уничижил Себя, приняв образ раба. То же самое можно сказать и о Пречистой Деве, Которая через смирение обрела великую славу, и символом этой славы и явилось Ее Пречистое Успение. Она умерла, умерла в силу законов человеческого бытия, но бессмертные Ее душа и тело были восхищены Богом в Его славу. И сегодня, молясь Божией Матери, прося Ее о помощи и заступлении, мы никогда не должны забывать того дивного человеческого образа, который явила Пресвятая Дева в назидание всем нам. Аминь.

Святейший Патриарх Кирилл

http://www.patriarchia.ru/db/text/728357.html

#### В день памяти Апостола Матфия

дна из величайших христианских добродетелей - это терпение. Вселюбящий Бог неторопливо проводит человеческую душу через испытания, необходимые для ее спасения. Мы должны учиться терпению, чтобы без ропота нести крест земной жизни со всеми ее скорбями, бедами и болезнями. Человек должен знать и помнить, что горькими лекарствами врачует нас Небесный Отец от греховной заразы, и только так мы можем обрести духовное здоровье - чистоту сердца, позволяющую спасенному войти в пресветлое Царство Божие. Не жаловаться, не впадать в отчаяние должен христианин от житейских невзгод, а благодарить и славить Господа Промыслителя, высветляющего его душу для счастливой вечности. Будь бдителен во всем, переноси скорби... исполняй служение теме (2 Тим. 4, 5), - гласит призыв апостольский. Более всего добродетель терпения необходима тем, кто избирает для себя высокий и тернистый путь христианского подвига.

добродетель терпения необходима тем, кто избирает для себя высокий и тернистый путь христианского подвига. Дорогу к Небесной славе угодник Божий проходит постепенно и осторожно, восходя по ступеням совершенствования души. Медленно очищается человеческое сердце от злых семян греха. Если кто-то неочищенный от страстей рвется сразу приблизиться к Пречистому Божеству, он неминуемо падает в пропасть в демонскую прелесть, в адскую гордыню. Духоносные отцы Церкви называют торопливое стремление сделаться святым - безумием. Десятки лет смиренно и терпеливо трудились над собой великие подвижники благочестия, прежде чем достичь духовных высот, сделаться земными ангелами и Небесными людьми. По заповеди Евангельской, они стяжали свои души в терпении (Лк. 21, 19).

Лучший в израильском народе знаток Божественного Откровения, праведный Симеон щедро делился мудростью с другими: вокруг него составился круг учеников, и старец толковал пред ними священные книги, но более учил их следовать заповедям Всевышнего, своей жизнью являя образец боголюбия, веры, надежды и высочайшего терпения. Год за годом, десятилетие за десятилетием, около трех веков провел праведный Симеон в подвигах благочестия. За это время душа его высветлилась до ослепительной чистоты, так что он мог сделаться живым храмом Духа Святого. В терпении, смирении и молитве ждал праведник обещанной ему Небом чудеснейшей встречи - и наконец дождался. Духом Святым прозрел он в скромной и бедно одетой Пришелице из Назарета Пречистую Деву древних пророчеств, а в Ее Ребенке - долгожданного Спасителя мира. Взяв на руки Божественного Младенца, святой старец воспел благодарение Всевышнему: Ныне отпущаеши раба Твоего, Владыко, по глаголу Твоему, с миром: яко видеста очи мои спасение Твое, еже еси уготовал пред лицом всех людей: свет во откровение языком и славу людей Твоих Израиля (Лк. 2, 34-26).

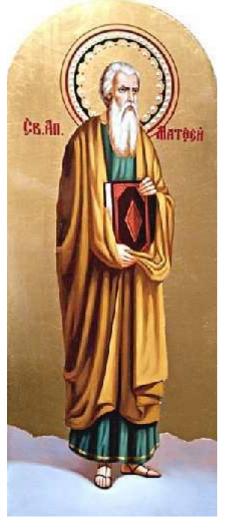
Принявший на руки Богомладенца Христа, долготерпеливый праведный Симеон прославлен в веках и в вечности именем Богоприимца.

Встретив Господа во Плоти, святой старец вскоре после этого почил от земных трудов: его усталому телу была ниспослана вожделенная кончина. На земле остались его ученики, лучшим из которых был святой Матфий.

Будущий Апостол Христов, святой Матфий родился в Вифлееме, в том самом городе, где свершилось Рождество Господа Иисуса. Еще в раннем детстве он был отдан родителями в Иерусалимский храм, в обучение к праведному старцу Симеону. Святой Матфий, обладавший острой памятью, вбирал в себя содержание священных книг, пытливым юным умом вникал в смысл Закона Божия, а чистой юной душой перенимал добродетели своего великого наставника. Так он достиг разумения и мудрости, преуспел в вере и благочестии.

Святой Матфий знал, как долго и терпеливо ждет его старец-учитель обетованного Мессию, и от зорких глаз ученика не укрылось, что долготерпение праведного Симеона увенчалось Божественной наградой. После кончины своего наставника святой Матфий знал точно: Спаситель уже явился в мир. Теперь настала очередь ученика праведного Симеона, подобно учителю, терпеливо ждать встречи с Господом. Это ожидание святого Матфия продлилось тридцать лет: до выхода Христа на проповедь.

Услышав о дивном Учении и чудесах Иисуса из Назарета, святой Матфий понял: вот - Христос приступил к делу спасения человечества. Бросив все свои занятия, ни на что и ни на кого не оглядываясь, как олень на источники вод (Пс. 41, 2), устремился святой Матфий в края, где проповедовал Божественный Иисус. Господь Сердцеведец прозрел чистоту и высоту его души и избрал его в число Своих учеников.



Но в избрании святого Матфия оставалась некая незавершенность. Он не вошел в круг двенадцати, которые постоянно следовали за Иисусом Сладчайшим, внимали каждому Его слову, становились первыми свидетелями чудес Сына Божия. Святой Матфий стал "избранником второго призыва" - одним из тех семидесяти учеников, которых Господь посылал по два пред лицом Своим во всякий город и место, куда Сам хотел идти (Лк. 10, 1).

Будь святой Матфий человеком мелким, в его сердце могло бы закрасться недоброе чувство зависти. В самом деле: кто были двенадцать избранников Христовых? Большинство из них - галилейские рыбаки, простецы, невежды в Законе, как называли галилеян гордые фарисеи. А святой Матфий наизусть знал Пятикнижие Моисеево и книги пророков, мог истолковать любую страницу Божественного Откровения, блистал ученостью и разумом. Так почему же не его, а галилейских простецов поставил Христос рядом с Собою? Но воспитанник праведного Симеона Богоприимца, святой Матфий обладал истинной мудростью и ему были чужды подобные мысли. Истинная мудрость всегда смиренна. Святой Матфий понимал, что любые человеческие умствования - ничто перед Премудростью Божией. Верой, которая выше ума, понимал он, что двенадцать верховных избранников обладают зримыми для Господа Всевидящего высочайшими достоинствами. Святой Матфий считал каждого из ближайших учеников Спасителя неизмеримо выше себя. Он смиренно собирал крохи, падающие с их стола (Мф. 15, 27): жадно вслушивался в их рассказы о том, что сказал и что сделал Господь Иисус. Святой Матфий почитал лик двенадцати как старших братьев и наставников, за великую честь считал повиноваться им и служить Терпение. смирение и послушание СВЯТОГО Матфия вознаграждены совершенно неожиданным для него самого образом.

Один из двенадцати верховных, Иуда Искариот, пал позорно и страшно: он предал и продал Божественного Учителя. Распятие Христово повергло Его учеников в великую скорбь, но скорбь эта сменилась величайшей радостью, когда верные убедились в Воскресении Спасителя.

Можно полагать, что святой Матфий раньше многих уверовал в истинность Христова Воскресения: ведь еще первый наставник, праведный Симеон

Богоприимец, научил его разумению древних пророчеств. Святой Матфий знал, что Мессия должен пролиться, как вода - принять страдания во искупление грехов человечества, пройти через смерть, а на третий день - Живым выйти из гроба, подобно тому, как пророк Иона вышел невредимым из чрева кита. Все это помнил святой Матфий: тем легче было ему довериться радостной вести, что Христос воскрес, еще до того, как он вместе со всеми учениками воочию увидел Воскресшего Спасителя мира. После Вознесения Христа на Небеса оставшимся на земле Его ученикам предстояло великое служение просветителей народов, благовестников Нового Завета. Но одиннадцать Апостолов после гибели Иуды ощущали некую ущербность своего круга. Это чувство выразил Первоверховный Апостол Петр, сказав: Надобно чтобы один из тех, которые находились с нами во все время, когда пребывал и обращался с нами Господь Иисус, начиная от крещения Иоаннова до того дня, в который Он вознесся от нас, был вместе с нами свидетелем Воскресения Его (Деян. 1, 21-22).

Апостолы не дерзнули по собственному разумению избрать себе нового собрата. Они выбрали из семидесяти Христовых учеников "второго призыва" двоих, которые казались им лучшими. Окончательное же избрание было предоставлено на волю Божию:

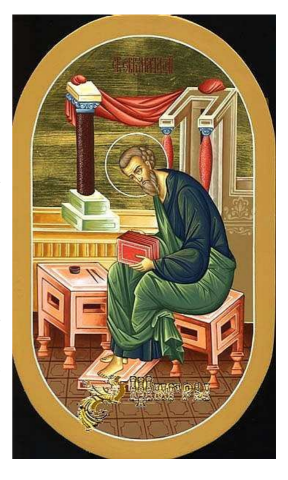
И поставили двоих: Иосифа, называемого Варсавою, который прозван Иустом, и Матфия; и помолились и сказали: Ты, Господи, Сердцеведец всех, покажи из сих двоих одного, которого Ты избрал принять жребий сего служения и апостольства, от которого отпал Иуда, чтобы идти в свое место. И бросили о них жребий, и выпал жребий Матфию, и он сопричислен к одиннадцати Апостолам (Деян. 1, 23-26).

Так смиренный святой Матфий вошел в священный круг ближайших учеников Спасителя. Вместе с ними отправился он в Сионскую горницу, где все двенадцать единодушно пребывали в молитве и молении (Деян. 1, 14), ожидая обещанного Христом Духа Утешителя. В славный день Пятидесятницы истинность избрания святого Матфия была подтверждена Всевышним: как на каждом из одиннадцати, так и на их новом собрате почил Дух Святой в виде огненного языка. Исполнившись Божественной силы, святые благовестники бросили жребий, моля Господа, да укажет каждому страну, в которую ему надлежит идти с проповедью. Апостольским жребием святому Матфию выпала родная Иудея. Этот удел казался легким и приятным. Другие должны были идти в дальние страны, к незнакомым языческим народам. Так, Апостолу Фоме предстояло отправиться в совершенно неведомую Индию, о нравах жителей которой ходили жуткие слухи. А святой Матфий оставался в родном краю, должен был говорить на родном языке с соплеменниками, уже отчасти просвещенными Откровением Ветхого Завета и знавшими о чудесах Христа Спасителя. Да, могло показаться, что Апостолу Матфию будет легче, чем

остальным. Но в действительности все было совсем иначе: Иудея являлась самым опасным, самым страшным из апостольских жребиев.

Святой Матфий отправлялся на проповедь и в Македонию, где на нем сбылось обетование Христа верным: никакой земной яд им не повредит. Лукавые греки, услышав о чудесах Иисуса, устроили Его Апостолу "экзамен": напоили святого Матфия отравой, делающей человека слепым. Благовестник не только не пострадал сам, но и вернул зрение многим, которые прежде ослепли от этого зелья. Даже после этого и иных чудес нашлись бесослужители, рвавшиеся убить Апостола Божия, но на глазах у всего народа разверзлась земля и поглотила нечестивцев. После этого, ужаснувшись и уверовав, множество людей приняли Святое Крещение.

Только вполне осознав дарованную ему от Господа силу, святой Матфий вернулся в свой апостольский удел, на свою жестокую родину - в Иудею. Промысл Божий недаром назначил ему проповедовать именно там. Фарисеи, законники, книжники чванились знанием текста священных книг, могли часами цитировать Ветхий Завет и рассуждать о значении каждой его строки. Но святой Матфий был лучшим учеником праведного Симеона Богоприимца, вобрал в свой разум мудрость веков, а затем был просвещен Самим Сыном Божиим и осенен Духом Святым. Никто из книжников не мог соперничать со святым Матфием в учености, никто из законников не мог оспорить его толкований Священного Писания, никто из фарисеев не мог состязаться с ним в постижении таинственных вещаний пророков. С той же непреложностью, как "дважды два - четыре", святой Матфий доказывал слушателям, что Древний Закон предвозвещал Явление, Распятие и Воскресение Иисуса, Который есть Истинный Мессия и Спаситель мира, иного же не было и не будет вовеки. Апостол Христов шел, пылая любовью к заблудшим соплеменникам, нес им весть о Любви Божественной. Не только силой слова, но и чудесами изгнанием бесов, Божественными дарованиями свидетельствовал Апостол Матфий возвещаемую им Истину Христову. Однако ни чудеса, ни доводы разума, ни заповеди Священного Писания не могли смирить дышавших ненавистью христоненавистников-фарисеев. Слово любви и мудрости, с которым обратился святой Матфий к родному народу, находило отклик: многих удалось ему обратить ко Христу, богатый урожай спасенных душ собрал он в пустом доме. Но недолго вершил благовестник Христов свой священный труд на земле Иудеи. По доносу сновавших всюду фарисейских шпионов святой Матфий был схвачен и доставлен на судилище к лютому гонителю христиан, иудейскому первосвященнику Анану.



Анан был посвящен в мрачные тайны Синедриона, обрекшего на казнь Спасителя мира. В распоряжении Анана был арсенал коварной фарисейской демагогии, с помощью которой лицемеры оболванивали народ и разжигали в нем низкие страсти. Синедрион подстрекал невежественных людей к расправе над безгрешным Иисусом, спекулируя на ненависти иудеев к римским захватчикам: в ход была пущена лживая басня, будто бы Христос, возвещающий Учение Божественной Любви, этим может подвести народ под римские мечи. Той же тактики придерживались фарисеи и в отношении к последователям Спасителя. По принципу "медведь дерет и сам орет" иудейские главари повсюду распространяли чудовищную клевету на христиан (именно так были спровоцированы антихристианские гонения, начатые в языческой Римской империи), в то же время кричали, что христиане якобы призывают римлян уничтожить иудейский народ. Это же спекулятивное обвинение предъявил святому Матфию лукавый Анан, заявив: "Лучше пусть погибнут эти немногочисленные галилеяне, чем это святое место и весь народ наш подвергнутся истреблению от римлян".

Апостол Матфий под градом клеветы и угроз оставался спокоен. Он не стал отвечать на политический навет Анана, но, обратившись ко всему судилищу, заговорил о Божественном:

Когда в святого Матфия полетели камни, он попросил: пусть два первых камня будут погребены с ним как свидетели его страданий за Христа Спасителя. Воздев руки к небу, Апостол Матфий предал свой чистый дух Господу Вселюбящему.

Трусливые палачи не осмелились разгласить правду о своем злодеянии. Иудейская ритуальная казнь через побиение камнями была запрещена римским законом. Умертвив святого Матфия, фарисеи отсекли у мертвого тела голову, чтобы доложить властям, будто обезглавили его как затевавшего мятеж против римского императора.

Тщетно фарисеи силились противопоставить Премудрости Божией уловки земного коварства, политические интриги и прочую грязную суету. Неотвратимый гнев Господень обрушился на нераскаянных убийц Единого Безгрешного и Его святых учеников. Отнюдь не христиане, а двурушничество фарисеев в отношениях с имперской властью подвело их народ под римские мечи. Свершилось то, чего больше всего стремились избежать иудейские главари: Иерусалим пал, иудеи были изгнаны из родных мест, сам город на несколько столетий получил римское название Элиа Капитолина. Соломонов храм, которым так гордились лжеправедники-

фарисеи, был стерт с лица земли: как было предсказано Христом, от древнего святилища *не осталось камня* на камне - было вспахано самое место, где стоял знаменитый храм Иерусалимский. Так фарисейский *дом остался пуст*.

Двенадцать святых Апостолов - горстка праведников, брошенных в огромный жестокий мир, - стали закваской, от которой вскисло все тесто (Мф. 13, 33), как предрекал Спаситель в одной из Своих притч. Среди народов имя "христианин" из бранной клички превратилось в высочайшее звание, славу и честь его обладателей. Двенадцать верных возвестили вселенной Учение Божественной Любви, и их кроткое слово оказалось сильнее казней и пыток, лжи, коварства, всех изощренных орудий злобы. Доблестно свершив земной подвиг, святые благовестники воссели на двенадцати престолах в Царстве Бога Небесного. В этом преславном созвездии сияет нам и светоч Апостола Матфия - через терпение, смирение, послушание поднявшегося к высочайшей вечной славе.

Бог смотрит в наши сердца и знает все их сокровенные глубины, даже неведомые нам самим. Правильный и праведный для человека путь - это довериться Господу Сердцеведцу и отдать всего себя на Его пресвятую волю. Не пользу, а страшный вред приносят нам пустые мечтания и суетные метания. Каждый должен смиренно трудиться там, где его поставил Господь: тогда Всевышний увенчает его смирение и терпение нежданной наградой, превосходящей всякое человеческое разумение. Этому учит нас житие Апостола Матфия, за свое смиренномудрие сподобившегося войти в круг ближайших друзей Господних.

Апостолы были самовидцами Слова: еще на земле они наслаждались лицезрением Божественного Иисуса. А о будущих поколениях Христос говорит: *Блаженны не видевшие и уверовавшие* (Ин. 20, 29). История Церкви знает святых мужей и жен, зревших Христа не плотскими, а духовными очами и за пламенность своей веры увенчанных званием равноапостольных. Мы помним Апостола Русской земли святого великого князя Владимира Крестителя, на крыльях веры взлетевшего из языческой дикости к вершинам благочестия и сподобившегося стать благовестником для своего народа. Будем же и мы беречь и взращивать в себе семена могучей веры Христовой, одаривающей верных Небесным счастьем.

Вера и надежда приводят нас к Божественной Любви, этой светлейшей дорогой неуклонно шествовал святой Матфий, и сам он просиял неизреченным светом. Просвещая свои сердца лучами славы всехвального Апостола Матфия, воспоем же ему со умилением: Светозарное яко солнце, во весь мир изшедшее, вещание твое просвещает языческую церковь благодатию, чудоносче Матфие Апостоле. Аминь.

Митрополит Владимир

http://www.pravoslavie.uz/Vladika/



#### Тропарь апостолу и евангелисту Матфею

Усердно от мытницы к звавшему Владыце Христу, явльшуся на земли человеком за благость, Тому последовав, апостол избранный явился еси, и благовестник Евангелиа вселенней велегласен: сего ради чтим честную память твою, Матфее Богоглаголиве. Моли милостиваго Бога, да грехов оставление подаст душам нашим.



#### Тропарь праздника "Успение Пресвятой Богородицы"

В рождестве девство сохранила еси, во успении мира не оставила еси, Богородице; преставилася еси к животу, Мати сущи Живота, и молитвами Твоими избавляеши от смерти души наша.



#### Православный Календарь с 22 Августа 2010 г. по 28 Августа 2010 г.

Воскресенье, 22 Августа 2010 года. Неделя 13-я по Пятидесятнице.

Успенский пост. Попразднство Преображения Господня. Апостола Матфия (ок. 63). Собор Соловецких святых. Мч. Антония Александрийского. Прп. Псоя Египетского (IV). Мчч. Иулиана, Маркиана, Иоанна, Иакова, Алексия, Димитрия, Фотия, Петра, Леонтия, Марии патрикии и других (730). Прп. Макария, игумена Оредежского.

Божественная литургия Иоанна Златоуста, начало в7-00 и 9-00 утра.

Понедельник, 23 Августа 2010 года. Седмица 14-я по Пятидесятнице.

Успенский пост. Попразднство Преображения Господня. Мчч. архидиакона Лаврентия, свщмч. Сикста папы, Феликиссима и Агапита диаконов, Романа, Римских (258). Блж. Лаврентия, Христа ради юродивого, Калужского (1515).

Вторник, 24 Августа 2010 года. Успенский пост. Попразднство Преображения Господня. Мч. архидиакона Евпла (304). Прмчч. Феодора и Василия Печерских, в Ближних пещерах (1098). Прп. Феодора, кн. Острожского, Печерского, в Дальних пещерах (ок. 1483). Мц. Сосанны девы и с нею Гаия, папы Римского, Гавиния пресвитера, Клавдия, Максима, Препедигны, Александра и Куфия (295-296). Свт. Нифонта, патр. Константинопольского.

Среда, 25 Августа 2010 года. Успенский пост. Попразднство Преображения Господня. Мчч. Фотия и Аникиты и многих с ними (305-306). Сщмч. Александра, еп. Команского (III). Мчч. Памфила и Капитона. Прп. Паламона, Египетского.

Четверг, 26 Августа 2010 года. Успенский пост. Отдание праздника Преображения Господня. Перенесение мощей прп. Максима Исповедника (662). Обретение мощей блж. Максима, Христа ради юродивого, Московского (ок. 1547). Свт. Тихона, еп. Воронежского, Задонского чудотворца (1783). Мчч. Ипполита, Иринея, Авундия и мц. Конкордии в Риме (258). Минской (1500), "Умягчение злых сердец" ("Семистрельная") (1830) и именуемой "Страстная" (1641) икон Божией Матери. Прп. Серида, игумена Газского. Новосщмч. Вениамина, митр. Петроградского и иже с ним: архим. Сергия и мирян, Юрия и Иоанна (1921).

Пятница, 27 Августа 2010 года. Успенский пост. Предпразднство Успения Пресвятой Богородицы. Прор. Михея (из 12-ти пророков) (VIII в. до Р.Х.). Перенесение мощей прп. Феодосия Печерского (1091). Прп. Аркадия Новоторжского (ХІ). Сщмч. Маркелла, еп. Апамийского (ок. 389). Новомч. Симеона, Трапезундского (1653) (Греч.). Икон Божией Матери, именуемой "Беседная" (1383), и Нарвской (1558).

Понедельник - Пятница.

Божественная литургия Иоанна Златоуста, начало в 8-00 утра

Суббота, 28 Августа 2010 года. Окончание Успенского поста. Успение Пресвятой Богородицы. Иконы Софии, Премудрости Божией (Новгородской). Чтимые иконы Успения Божией Матери: Киево-Печерская (1073), Бахчисарайская, Овиновская (1425), Псково-Печерская (1472), Семигородная (XV) и Пюхтицкая (XVI). Моздокской (XIII), Ацкурской (I), Цилканской (IV), Влахернской (Груз.), Владимирской-Ростовской (XII), Гаенатской (XIII), Чухломской (XIV), Сурдегской (1530), Тупичевской (XVII) икон Успения Божией Матери.

Божественная литургия Иоанна Златоуста, начало в7-00 и 9-00 утра.

Начало вечернего Богослужения во все дни - 17-00.

